Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

9

SALIDA DEL ULTRA-MUNDO!
Sesion del 25 de Enero de 1961

La fascinacion por la belleza.

La identificacion al supremo amable.
El «él no sabia» de Sécrates.

Hay que ser tres para amar.

El objeto de codicia unico.

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

La ultima vez llegamos al punto en que Socrates, hablando del
amor, hace hablar en su lugar a Diotima.

Marqué con el acento del signo de interrogacion esta asombrosa
sustitucion en el acmé, en el punto de maximo interés del didlogo.
*...a saber cuando Socrates, tras haber aportado el giro decisivo pre-
sentando la falta en el corazon de la pregunta sobre el amor —el amor
no puede ser articulado sino alrededor de esa falta por el hecho de que
de lo que desea no puede tener sino falta—, y tras haber aportado ese
giro en el estilo siempre triunfante, magistral, de esa interrogacion, en
tanto que la lleva sobre esa coherencia del significante — les he mos-
trado que ella era lo esencial de la dialéctica socratica — el punto don-
de distingue la episteme, la ciencia, de cualquier otro tipo de conoci-
miento, en ese punto, singularmente, ¢l va a dejar la palabra de manera
ambigua a aquélla que, en su lugar, va a expresarse por medio de lo
que, hablando propiamente, llamamos el mito**. Les he sefialado en
esta ocasion que el término no esta tan especificado como puede estar-
lo en nuestra lengua, con la distancia que hemos tomado de lo que dis-
tingue el mito de la ciencia. MvOovg Aéyetv {mythous legein}, es a la
vez una historia precisa, y el discurso, lo que se dice. Es a eso que S6-
crates se confia dejando hablar a Diotima.

Acentué¢ de un trazo el parentesco de esta sustitucion con el
dioiquismo cuya forma, esencia, ya habia indicado Aristéfanes, como
estando en el corazon del problema del amor. Por una singular divi-
sidn, es a la mujer, a la mujer que esta en ¢l, dije, quiza, que a partir de
cierto momento, Sdcrates deja hablar.

* [Socrates le aportd el giro decisivo presentando la falta en el corazon de la cues-
tion sobre el amor. El amor, en efecto, no puede ser articulado sino alrededor de
esta falta, por el hecho de que, de lo que desea, no puede tener sino falta. Les he
mostrado que esta interrogacion en el estilo siempre triunfante y magistral, en tan-
to que Socrates la lleva sobre la coherencia del significante, era lo esencial de su
dialéctica. Es en el punto donde él distingue la episteme, la ciencia, de cualquier
otro tipo de conocimiento, que, singularmente, deja la palabra, de manera ambi-
gua, a aquélla que, en su lugar, va a expresarse por medio del mito.] — Nota de
DTSE: “El recorte de la larga frase desvia su sentido borrando las articulaciones
temporales de la demostracion”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

Este conjunto o esta sucesion de formas, esta serie de transfor-
maciones — en el sentido que adquiere este término en la combinato-
ria — se expresa en una demostracion geométrica. Y es en esta trans-
formacion de las figuras a medida que el discurso avanza, que trata-
mos de *volver a encontrar*® los puntos de referencia de estructura
que, para nosotros, y para Platon que nos guia en esto, daran las coor-
denadas del objeto del didlogo, a saber, el amor.

Entrando en el discurso de Diotima, vemos en €l algo que se de-
sarrolla, que nos hace deslizar cada vez mas lejos de ese trazo origi-
nal® que Socrates ha introducido en su dialéctica al proponer el térmi-
no de la falta {manque}.

Aquello sobre lo cual Diotima va a interrogarnos, aquello hacia
lo cual nos lleva, se esboza ya a partir de la pregunta que trae en el
punto donde ella retoma el discurso de Sécrates — ;de qué carece
{manque}, el que ama? Ahi, nos encontramos llevados inmediatamen-
te a la dialéctica de los bienes, para la cual les pido que se remitan a
nuestro discurso del afio pasado sobre la ética.” Estos bienes, ;por qué
los ama, el que ama?® *...y ella prosigue: «Es para gozar (ktesei) de
ellos».” Y es aqui que se produce la detencion, el retorno: «;Es pues

3 [encontrar]

* Entre original y originel, ambas traducibles por “original”, hay matices semanti-
cos diferentes, sobre los que llama la atencion la siguiente nota de DTSE: “La es-
tenotipia indica «original», algunas notas «originel». Seuil retiene «originel». Se-
nalemos que «originel» instituye ese trazo en el origen del amor, mientras que la
cuestion de la naturaleza de esa falta y de su puesta en juego queda abierta. Un ca-
so tipico en el que una transcripcion critica propondria una variante”.

> Jacques LACAN, Seminario 7, 1959-1960, La ética del psicoanalisis.

204c.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

de todos los bienes que va a surgir esta dimension del amor?» Y es
aqui que Diotima, haciendo una referencia también digna de ser sefia-
lada con lo que hemos acentuado como siendo la funcién original de
la creacion como tal, de la moinoig {poiesis}, va a tomar alli su refe-
rencia para decir: «Cuando hablamos de poiesis, hablamos de crea-
cion, ;pero no ves que el uso que hacemos de ella es de todos modos
mas limitado, pues es a esa especie de creadores que llamamos poetas,
a ese tipo de creacion que hace que sea a la poesia y a la musica que
nos referimos...»?** °. Del mismo modo, toda aspiracion hacia los
bienes es amor, pero para que hablemos de amor propiamente dicho,
hay algo que se especifica. Es asi que ella introduce la tematica del
amor de lo bello. Lo bello especifica la direccion en la cual se ejerce el
llamado, el atractivo hacia la posesion, hacia el goce de poseer, hacia
la constituciéon de un ktema.'® Ahi estd el punto a donde Diotima nos
lleva para definir el amor.

En el rodeo del discurso, un rasgo de sorpresa, un salto, nos es
suficientemente subrayado. Este bien, ;en qué se relaciona con lo be-
llo, en qué se especifica especialmente como lo bello? Es entonces que
Socrates testimonia, en una de sus réplicas, de su maravillarse, de esa
misma sideracién que ya ha sido evocada a proposito del discurso so-
fistico. Diotima da aqui pruebas de la misma impagable autoridad que

7205a.

% [Es, prosigue ella, para gozar de ellos. Es aqui que se produce la detencién, y la
marcha atras.

LEs pues de todos los bienes que va a surgir la dimension del amor? Dioti-
ma toma aqui una referencia digna de ser notada, a lo que hemos acentuado como
siendo la funcion original de la creacion como tal, de la moinoig {poiesis}. Cuando
hablamos de poiesis, dice ella, hablamos de creacion, jpero no ves que el uso que
hacemos de ella es mas limitado, cuando nos referimos a la poesia y a la musica?
La denominacion del todo sirve para designar la parte.] — Nota de DTSE: “Ha si-
do dejada de lado la referencia a los creadores que es sin embargo explicita en El
Banquete. La frase «la denominacion del todo sirve para designar la parte» es in-
troducida a titulo explicativo™.

?205b-d.

19206a.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

aquella con la cual los sofistas ejercen su fascinacion, y Platon nos ad-
vierte que, a ese nivel, ella se expresa completamente como ellos.

Lo que ella introduce es lo siguiente, que lo bello no tiene rela-
cion con el tener, con nada que pueda ser poseido, sino con el ser, y,
propiamente, con el ser mortal.

Lo propio de lo que es del ser mortal es que se perpeta por la
generacion.'> Generacién y destruccion, tal es la alternancia que rige
el dominio de lo perecedero, tal es también la marca que hace de éste
un orden de realidad inferior — al menos es asi que eso se ordena se-
gun la perspectiva del linaje socratico, tanto en Socrates como en Pla-
ton. Y es precisamente porque el dominio de lo humano esta golpeado
por esta alternancia de la generacion y de la corrupcion, que encuentra
su regla eminente en otra parte, mas alto, en el dominio de las esen-
cias, que no son alcanzadas ni por la generacion ni por la corrupcion,
el de las formas eternas, la participacion en las cuales es Unica para
asegurar lo que existe en su fundamento de ser.

LY lo bello? Precisamente, en ese movimiento de la generacion
que es el modo bajo el cual el mortal se reproduce, el modo por el cual
se aproxima a lo permanente y a lo eterno, su modo de participacion,
fragil, en lo eterno, en ese pasaje, en esa participacion alejada — y
bien, lo bello es lo que lo ayuda, si se puede decir, a franquear los es-
collos dificiles. Lo bello es el modo de una especie de parto, no sin
dolor, pero con el menor dolor posible, del penoso transito de todo lo
que es mortal hacia aquello a lo que aspira, es decir la inmortalidad.
Todo el discurso de Diotima articula la funcion de la belleza como
siendo ante todo una ilusion, un espejismo fundamental, por el cual el
ser perecedero y fragil es sostenido en su busqueda de la perennidad,
que es su aspiracion esencial.

Hay ahi, casi sin pudor, la ocasioén de toda una serie de desliza-
mientos que son otros tantos escamoteos. Diotima introduce primero,
como siendo del mismo orden, la constancia en la que el sujeto se re-
conoce como siendo en su vida, su corta vida de individuo, siempre el

1206b - 208b

12207d.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

mismo a pesar de que no haya un detalle de su realidad carnal, desde
sus cabellos hasta sus huesos, que no sea el lugar de una perpetua re-
novacion.” *Nada es jamas lo mismo, todo fluye, todo cambia —el
discurso de Heraclito estd ahi, subyacente—, nada es jamas lo mismo
y sin embargo algo se reconoce, se afirma, se dice ser siempre si-mis-
mo*'*. Es a eso que Diotima se refiere, significativamente, para decir-
nos que la renovacion de los seres por la via de la generacion es analo-
ga, es al fin de cuentas de la misma naturaleza. Que los seres se suce-
dan los unos a los otros reproduciendo el mismo tipo, el misterio de la
morfogénesis, es el mismo que sostiene la forma **individual** en su
constancia.

Hay ahi referencia primera a la muerte, y funcion acusada del
espejismo de lo bello como siendo lo que guia al sujeto en su relacion
con la muerte, en tanto que estd a la vez distanciado y dirigido por lo
inmortal. Es imposible, a proposito de esto, que ustedes no hagan el
paralelo con lo que he tratado de aproximar el afio pasado en lo que
concierne a la funcién de lo bello en el efecto de defensa donde inter-
viene, como barrera en el extremo de esa zona que he definido como
la del entre-dos-muertes. Si hay dos deseos en el hombre, que lo cap-
tan, por una parte en la relacion a la eternidad, y por otra parte, en la
relacion de generacion, con la corrupcion y la destruccion que com-
porta, es el deseo de muerte en tanto que inabordable, que lo bello esta
destinado a velar. La cosa esté clara al comienzo mismo del discurso
de Diotima.

Volvemos a encontrar aqui el fendmeno ambiguo que hemos
hecho surgir a proposito de la tragedia. La tragedia, es a la vez la evo-
cacion, la aproximacion del deseo de muerte que, como tal, se oculta

3207d-e.

' [El tema subyacente es que nada es jamas lo mismo, y punto, todo cambia, y sin
embargo algo se reconoce, se afirma, se dice ser siempre si-mismo] — Nota de
DTSE: “La referencia al discurso de Heraclito, establecida a partir de notas de
oyentes, confirma la eleccion «todo fluye»”. — La eleccion a la que alude DTSE
es entre tout cour (“y punto”, “a secas”), que JAM/1 extrac de la estenotipia, y
tout coule (“todo fluye”), aportado por las notas de oyentes mencionadas. —
JAM/2 corrige: [El tema subyacente es que nada es jamas lo mismo, todo fluye,
todo cambia, y sin embargo algo se reconoce, se afirma, se dice ser siempre si-

mismo]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

tras la evocacion de la Ate, de la calamidad fundamental alrededor de
la cual gira el destino del héroe tragico, y es también, para nosotros,
en tanto que somos llamados a participar en eso, ese momento de ma-
xima donde aparece el espejismo de la belleza tragica.

Esa es la ambigiiedad alrededor de la cual les he dicho que se
operaba el deslizamiento de todo el discurso de Diotima. Dejo que us-
tedes mismos lo sigan en su desarrollo. El deseo de bello, deseo en
tanto que se liga a ese espejismo, que esta tomado en ¢él, es lo que res-
ponde a la presencia oculta del deseo de muerte. El deseo de lo bello,
es lo que, invirtiendo esta funcion, hace que el sujeto elija la huella
{trace}, los llamados, de lo que le ofrece el objeto, o algunos de los
objetos. Es aqui que vemos operarse el deslizamiento en el discurso de
Diotima, que, a ese bello que ahi era, no, hablando con propiedad, me-
dio, sino mas bien transicién, modo de pasaje, lo hace devenir el fin
mismo que sera buscado. A fuerza, si podemos decir, de persistir co-
mo guia, es el guia el que se vuelve el objeto, o0 mas bien el que se
sustituye a los objetos que pueden ser su soporte, y no sin que la tran-
sicidn esté por ello expresamente marcada en el discurso.

Pero la transicion estd falseada. Diotima ha ido tan lejos como
es posible en el desarrollo de lo bello funcional, de lo bello en su rela-
cion con el fin de la inmortalidad, ha ido con ello hasta la paradoja,
puesto que ella evoca precisamente la realidad tragica a la cual nos re-
ferimos el afio pasado hasta decir este enunciado que no deja de pro-
vocar alguna minima sonrisa — ;Crees tu mismo que aquéllos que se
mostraron capaces de las mas bellas acciones, como Alcestes — de la
que hablé¢ el afio pasado a propoésito del entre-dos-muertes de la trage-
dia — en tanto que ella acepté morir en lugar de Admeto, no lo ha he-
cho para que se hable de ello, para que el discurso la haga por siempre
inmortal?" Y es en ese punto que Diotima se detiene, diciendo — Si
has podido llegar hasta eso, no s¢ si podras llegar hasta la epopteia
{émomteia} '® — evocando ahi la dimensién de los misterios.

152084d.

' Nota de ST: “Epopteia, contemplacion: se encuentra en el texto el adjetivo sus-
tantivado ta epoptika, 210a; es lo que concierne al mas alto grado de iniciacion,
los mas altos misterios (es decir, la contemplacion en los misterios de Eleusis)”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

Ella retoma entonces su discurso en este otro registro, donde lo
que no era mas que transicion se vuelve fin. Desarrollando la tematica
de lo que podriamos llamar un donjuanismo platénico,'” nos muestra
la escala que se propone en esta nueva fase que se desarrolla segun el
modo de la iniciacion — vemos a los objetos resolverse, en un ascen-
so progresivo, en lo que es lo bello puro, lo bello en si, lo bello sin
mezcla.'® Diotima pasa bruscamente a una tematica que parece que ya
no tiene nada que ver con la de la generacion, y que va del amor, no
solamente de un bello joven, sino de esa belleza que hay en todos los
bellos jovenes, a la esencia de la belleza, luego de la esencia de la be-
lleza a la belleza eterna. Ella toma asi las cosas desde muy alto, hasta
aprehender el juego, en el orden del mundo, de esa realidad que gira
en el plano fijo de los astros, que es, ya lo hemos indicado, aquello por
lo cual, en la perspectiva platonica, el conocimiento alcanza el de los
Inmortales.

Pienso que les he hecho sentir suficientemente el escamoteo por
el cual, por un lado, lo bello, ante todo definido, encontrado, como
prima en el camino del ser, se vuelve el fin del peregrinaje, mientras
que, por el otro, el objeto, ante todo presentado como el soporte de lo
bello, se vuelve la transicion hacia lo bello.

Para volver aqui a nuestros propios términos, podemos decir
que la definicion dialéctica del amor, tal como es desarrollada por
Diotima, se encuentra con lo que hemos tratado de definir como la
funcion metonimica en el deseo. Es eso lo que esta en cuestion en su
discurso — algo que esta mas alla de todos los objetos, que esta en el
pasaje de cierta mira y de cierta relacion, a saber del deseo, a través de
todos los objetos, y hacia una perspectiva sin limite.

Por numerosos indicios, podriamos creer que ¢€sa es la realidad
ultima del discurso del Banquete. Es, mas o menos, lo que desde siem-
pre estamos habituados a considerar como la perspectiva del Eros en
la doctrina platénica.

7211a-d.

¥211e.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

El erastes, el eron, el amante, es conducido hacia un lejano ero-
menos, por todos los eromenoi, todo lo que es amable, digno de ser
amado, lejano, eromenos — o erdmenon, pues es también un fin neu-
tro. El problema es entonces lo que significa, lo que puede continuar
significando, mas alla de ese franqueamiento, de ese salto sefialado, lo
que al comienzo de la dialéctica se presentaba como ktema, como ob-
jetivo de posesion.

Sin duda, el paso que hemos dado destaca suficientemente que
el término de la mira ya no estd a nivel del tener, sino a nivel del ser, y
también que, en ese progreso, en esa ascesis, se trata de una transfor-
macidn, de un devenir del sujeto, de una identificacidon ultima con ese
supremo amable **(el erastés se vuelve el erdmenos)**. Para decir to-
do, cuanto mas lejos eleve el sujeto sus miras, mas derecho tiene de
amarse, si podemos decir, en su yo ideal. Cuanto mas desea, mas se
vuelve ¢l mismo deseable.

Es ahi que apunta la articulacion teologica, para decirnos que el
Eros platonico es irreductible a lo que nos ha revelado el Agape cris-
tiano, en tanto que en el Eros platonico, el que ama, el amor, no apun-
ta mas que a su propia perfeccion.

Ahora bien, el comentario que estamos haciendo de El Banque-
te me parece que puede mostrarnos que no hay nada de eso.

No es ahi que se queda Platon, a condicion de que queramos ver
después este relieve, y preguntarnos lo que significa ante todo que S6-
crates haya hecho hablar a Diotima en su lugar, y a continuacién lo
que sucede a partir de la llegada de Alcibiades en el asunto.

No olvidemos que Diotima introdujo primero al amor como no
siendo de la naturaleza de los dioses, sino de la de los demonios, en
tanto que ésta es intermediaria entre los Inmortales y los mortales. "

¥202e.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

No olvidemos que, para ilustrarlo y hacerlo sentir, ella se ha ser-
vido de nada menos que de una comparacion con lo que es, en el dis-
curso platonico, intermediario entre la episteme, la ciencia en el senti-
do socratico, y la amathia, la ignorancia, a saber la doxa, la opinion
verdadera,™ en tanto sin duda que es verdadera, pero tal que el sujeto
es incapaz de dar cuenta de ella, que no sabe en qué es verdadera.

A proposito de esto, he subrayado dos formulas muy sorpren-
dentes. La primera, avev tov gyewv Adyov dovvai {aneu tou echein lo-
gon dounai}, caracteriza la doxa — dar la formula sin tenerla® — y le
hace un eco a la formula que aqui mismo damos como siendo la del
amor, que es justamente dar lo que no se tiene. La otra formula, que
hace frente a la primera, y no menos digna de ser subrayada, es, si
puedo decir, a favor, mirando del lado de la amathia. La doxa, en
efecto, tampoco es ignorancia, pues lo que, por suerte, alcanza lo real,
lo que encuentra lo que es, to Y&p ToV 0vTog TVLYYAVOV {tO gar tou on-
tos tugchanon}, ;coémo seria, absolutamente, una ignorancia?*>

Esto es precisamente lo que nos hace sentir en lo que podria lla-
mar la puesta en escena platonica del didlogo. *Esto es que Socrates,
aun formulada la unica cosa en la cual ¢l mismo se dice que es capaz
—esto es, en lo que concierne a las cosas del amor—, incluso si ha
formulado al comienzo que ¢l alli se conoce, justamente, no puede ha-
blar de ello mas que permaneciendo en la zona del él no sabia. Incluso
sabiendo, habla, y no pudiendo hablar ¢l mismo, que sabe, debe hacer

. . 2
hablar a alguien que, en suma, habla sin saber* 3,

Y Nota de ST (modificada): “Més exactamente, la ortho doxa, la opinion recta”.

21202a. Lo que Lacan traduce como “dar la férmula sin tenerla”, Luis Gil, en una
de nuestras traducciones de referencia, traduce como “El tener una recta opinion
sin poder dar razon de ella”. Cf. PLATON, El banquete — Fed6n — Fedro, Edicio-
nes Orbis, Barcelona, 1983.

22 ¢f. 202a. En nuestra traduccién de referencia, op. cit., leemos (habla Diotima):
“(No sabes —prosiguidé— que esto no es ni conocimiento, pues una cosa de la
que no se puede dar razén no puede ser conocimiento, ni tampoco ignorancia,
pues no puede ser ignorancia lo que alcanza la realidad?”.

> [Incluso si ha formulado al comienzo que las tnicas cosas en las cuales Socrates
alli se conoce, son las cosas del amor, justamente no puede hablar de ellas mas

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

Esto es precisamente lo que nos permite, por ejemplo, volver a
poner en su lugar la intangibilidad de la respuesta de Agatén, cuando
¢éste escapa a la dialéctica de Sécrates muy simplemente diciéndole —
Pongamos que yo no sabia lo que queria decir.”* Es justamente por
eso. Eso es justamente, bajo el modo tan extraordinariamente irrisorio
cuyo acento hemos subrayado, lo que constituye el alcance del discur-
so de Agaton, su alcance especial por haber sido sostenido en la boca
del poeta tragico. El poeta tragico, se los he mostrado, no puede hablar
del amor sino bajo el modo del bufon, del mismo modo que ha sido
dado a Aristofanes, el poeta comico, acentuar sus rasgos pasionales,
que nosotros confundimos con el relieve tragico.

*El no sabia... No olvidemos que aqui toma su sentido el mito
que ha introducido Diotima del nacimiento del Amor, que este Amor
nace de Aporia y de Poros. Es concebido durante el suefio de Poros,
el omni-sapiente, hijo de Metis, la Invencion por excelencia, el omni-
sapiente-y-omni-potente, el recurso por excelencia. Es mientras que €l
duerme, y en el momento en que no sabe mas nada, que va a producir-
se el encuentro de donde va a engendrarse el Amor.** *° Aquélla que
se insinta por su deseo para producir este nacimiento, la Aporia, la fe-

que permaneciendo en la zona del él no sabia. Incluso sabiendo, no puede hablar
¢l mismo de lo que sabe, y debe hacer hablar a alguien que habla sin saber.] —
Nota de DTSE: “Para lo que es de las cosas del amor, conocerse alli implica, en
griego, ser capaz de ello. La repeticion, borrada en la edicion de Seuil, tomaba en
cuenta la complejidad de la traduccion. Por otra parte, para Socrates, hablar no
puede ser hablar «de» lo que sabe. Esto es esencial”.

24201b.

3 [El no sabia. Aqui toma su sentido el mito que ha introducido Diotima del naci-
miento del Amor. El Amor es concebido durante el suefio de Poros, el hijo de Me-
tis la Invencion, el omni-sapiente y omni-potente, el recurso por excelencia. Es
mientras que ¢l duerme, en el momento en que no sabe mas nada, que se produce
el encuentro de donde se engendra el Amor.] — Nota de DTSE: “En la transcrip-
cion de Seuil, el Amor ha perdido a su madre Aporia y la frase podria hacer creer
que es hijo de Metis. La invitacioén a «no olvidar» es suprimida, asi como el tiem-
po de suspenso indicado por «va a producirse» en lugar de «se produce»”. — Par-
te de la observacion de DTSE es injusta: la referencia al papel de Aporia sigue in-
mediatamente en JAM/1.

26 203b-c.

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

menina Aporia, es el erastés, la deseante original en su posicion ver-
daderamente femenina que he subrayado varias veces. Ella esta muy
precisamente definida en su esencia, en su naturaleza, subrayémoslo,
antes del nacimiento del Amor, en lo siguiente, que carece {manque}
— eclla no tiene nada de erébmenon. En el mito, la Aporia, la pobreza
absoluta, esta en la puerta del banquete de los dioses que tiene lugar el
dia del nacimiento de Afrodita, no es reconocida en nada, no tiene en
si misma ninguno de los bienes que le darian derecho a la mesa de los
entes. Es precisamente por eso que ella esta antes que el Amor. *Es
que la metafora, donde les he dicho que reconoceriamos siempre que
se trata de amor, asi fuese en la sombra, la metafora que sustituye el
eron, el erastés, al eromenon, aqui falta, por falta del eromenon en el
punto de partida. La etapa, el estadio, el tiempo 16gico anterior al naci-
miento del amor, esta descripto asi.

Por otro lado, el él no sabia es absolutamente esencial al otro
paso.**" Y aqui déjenme que les comunique lo que se me ocurri6 ano-
che mientras trataba de escandir para ustedes este tiempo articular de
la estructura.

Se trata del eco de ese poema admirable donde he escogido con
intencion el ejemplo en el cual he tratado de demostrar la naturaleza
fundamental de la metafora.”® El poema, Booz dormido, bastaria por si
solo, a pesar de todas las objeciones que nuestro esnobismo puede te-
ner contra ¢l, para hacer de Victor Hugo un poeta digno de Homero.

7 [La metafora donde les he dicho que reconoceriamos siempre que se trata de
amor, asi fuese en la sombra, la metafora que restituye el eron, el erastés, al eré-
menon, falta aqui, por falta del erdmenon en el punto de partida. Es por lo tanto el
tiempo 16gico anterior al nacimiento del Amor el que esté asi descripto.

Por otro lado, el él no sabia es absolutamente esencial.] — Nota de DTSE:
“El él no sabia es esencial, no en si mismo, sino para «un paso» mas”.

28 Jacques LACAN, Seminario 3, 1955-1956, Las estructuras freudianas de las
psicosis, sesion del 2 de mayo de 1956. También: «La instancia de la letra en el
inconsciente o la razéon desde Freud», conferencia del 9 de mayo de 1957 en el an-
fiteatro Descartes de la Sorbona, a peticion de un grupo de filosofia de la Federa-
cion de los Estudiantes de Letras, redactado una semana después, publicado en La
psychanalyse, n® 3, 1957, y finalmente en Ecrits, 1966 — version castellana en
Escritos 1, décimo tercera edicion en espaiiol, corregida y aumentada, Siglo Vein-
tiuno Editores, México, 1985.

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

No se sorprenderan ustedes del eco que me llego de ¢l subitamente, al
tenerlo desde siempre, el de estos dos versos —

Booz no sabia que una mujer estaba ahi,
Y Ruth no sabia lo que Dios queria de ella.

Vuelvan a leer el poema para percatarse de que no falta en ¢l
ninguno de los datos que confieren al drama fundamental del Edipo su
sentido y su peso eternos, y hasta el entre-dos-muertes evocado algu-
nas esitgrofas mas arriba, a propodsito de la edad y de la viudez de
Booz.

Hace mucho tiempo que aquélla con quien he dormido,
iOh Sefior! ha abandonado mi cama por la vuestra;

Y todavia estamos mezclados uno al otro,

Ella a medias viva y yo a medias muerto.

El entre-dos-muertes, su relacion con la dimension tragica evo-
cada aqui en tanto que constitutiva de la transmision paterna, nada fal-
ta alli, y es por eso que este poema es el lugar mismo donde ustedes
volveran a encontrar sin cesar la presencia de la funcion metaforica.
Todo en ¢l esta llevado al extremo, hasta las aberraciones, si podemos
decir, del poeta, puesto que llega a decir lo que tiene para decir forzan-
do los temas de los que se sirve — Como dormia Jacob, como dormia
Judith. Ahora bien, Judith nunca ha dormido, ése es Holofernes. Poco
importa, a pesar de todo es €l quien tiene razoén. Lo que se perfila, en
efecto, al término del poema, es lo que expresa la formidable imagen
por la cual se acaba —

y Ruth se preguntaba,

Inmovil, abriendo a medias los 0jos bajo sus velos,

¥ Véase, al final de esta clase, el Anexo 1, que contiene el poema de Victor Hugo
y mi traduccion del mismo.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

Qué Dios, que segador del eterno estio
Habia, al alejarse de ahi, descuidadamente arrojado
Esa hoz de oro en el campo de las estrellas.

La podadera con que Cronos fue castrado no podia faltar al tér-
mino de esta constelacion completa componiendo el complejo de la
paternidad.®

Esta digresion, por la que les pido disculpas, sobre el él no sa-
bia, me parece esencial para hacerles comprender lo que esta en juego
en el discurso de Diotima. Sécrates no puede aqui postularse en su sa-
ber mas que al mostrar que, del amor, s6lo hay discurso desde el punto
en que €l no sabia. Ese es el resorte de lo que significa la eleccion por
parte de Socrates, en ese momento preciso, de ese modo de ensefiar.

Pero, de paso, eso prueba que ahi tampoco estd lo que permite
captar lo que sucede en lo que concierne a la relacién del amor. Lo
que lo permite, es precisamente lo que va a seguir, a saber, la entrada
de Alcibiades.

El maravilloso, espléndido, desarrollo oceanico del discurso de
Diotima, se acaba sin que, en suma, Socrates haya hecho muecas de
resistirse a él.

3% i Por qué dejar pasar este pequefio lapsus de Lacan? No fue Cronos el castrado,
sino quien castro a su padre Urano con la hoz proporcionada por su madre Gea (la
Tierra). Su hijo Zeus, a su turno, lo derroco, pero, que se sepa, no dafi6 sus genita-
les — y no falta tradicion religiosa, orfica, en la que finalmente Cronos y Zeus se
reconcilian. Aprovecho esta nota para sefialar que esa hoz de Victor Hugo dejo su
marca también en una obra a la que Lacan califico de “tan armonica con el phylum
de nuestro discurso” (Jacques LACAN, «El seminario sobre La carta robaday, en
Escritos 1, op. cit., p. 17, nota 8): “Hugo me dio una hoz que era de oro”, leemos
en uno de los versos del poema «La lunay», que Jorge Luis Borges publico en su li-
bro El hacedor (1960).

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

Significativamente, a continuacion, Aristofanes levanta el indi-
ce para decir — De todos modos, déjenme decir una palabra.’' Se aca-
ba de aludir a cierta teoria, y en efecto es la suya, que la buena Dioti-
ma ha rechazado negligentemente de una patada.®® Anacronismo com-
pletamente significativo, pues si Socrates dice que Diotima todo eso
se lo ha contado antafio, esto no le impide hacerla hablar sobre el dis-
curso que acaba de sostener Aristéfanes. Este, y con razon, tiene su
palabra para decir. Platon pone alli un indice, muestra que hay alguien
que no esta contento. Vayamos a ver, por nuestro método, que es el de
atenernos al texto, si lo que se desarrolla a continuacion no tiene algu-
na relacion con ese indice, incluso si a este indice levantado, esto es
decir todo, se le corta la palabra. ;Y por qué? Por la entrada de Alci-
biades.

*Aqui cambia el panorama, del que hay que fijar bien en qué
mundo, de golpe, tras ese gran espejismo fascinante, de golpe nos
vuelve a sumergir. Digo vuelve a sumergir, pues ese mundo no es el
ultra-mundo,*** es el mundo a secas, donde sabemos, después de todo,
como se vive el amor. Todas esas bellas historias, por fascinantes que
parezcan, *basta un tumulto, un grito, un hipo, una entrada de borra-
cho***, para volvernos a traer de ellas como a lo real.

Esta trascendencia donde hemos visto jugar a la manera de un
espectro {fantdme} la sustitucion de uno al otro, vamos a verla ahora

31a12¢.

32 205d-e. “Y corre por ahi un dicho —continué— que asegura que los enamora-
dos son aquellos que andan buscando la mitad de si mismos, pero lo que yo digo
es que el amor no es de mitad ni de todo, si no se da, amigo mio, la coincidencia
de que éste sea de alguin modo bueno, ya que aun sus propios pies y sus propias
manos estan dispuestos a amputarse los hombres, si estiman que los suyos son
malos.” — op. Cit.
3 [Aqui, cambia el panorama.

Hay que puntualizar ante todo en qué mundo nos vuelve a sumergir de gol-
pe, tras el gran espejismo fascinante. Digo vuelve a sumergir, pues ese mundo no
es el ultra-mundo, ]

34 [basta un tumulto, una entrada de hombres ebrios]

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

encarnada. Y si, como se los ensefio, es preciso ser tres para amar, y
no solamente dos, y bien, vamos a constatarlo aqui.

Alcibiades entra, y no estd mal que ustedes lo vean surgir bajo
la figura con que aparece, a saber bajo la formidable fisonomia que le
produce no solamente su estado oficialmente avinado, sino que el
monton de guirnaldas que lleva tiene manifiestamente una significa-
cion exhibitoria eminente en el estado divino donde se sostiene, de je-
fe humano.™

No olviden nunca lo que perdemos, por ya no tener pelucas.
Imaginen bien lo que podian ser las doctas y también las frivolas agi-
taciones de la conversacion en el siglo XVII, cuando cada uno de esos
personajes sacudia a cada una de sus palabras ese emperifollo leonino,
que era ademas un receptaculo de mugre y de parasitos. Imaginen —
la peluca del Gran Siglo. Desde el punto de vista del efecto mantico,
eso nos falta.

No le falta a Alcibiades, quien va derechito al unico personaje
cuya identidad, en su estado, es capaz de discernir. A Dios gracias, es
el duefio de casa, Agaton.’® Va a recostarse al lado de él, sin saber
donde lo mete esto, a saber, en la posicion petafd {metaxu},’’ entre
los dos, entre Socrates y Agaton, es decir precisamente, en el punto al
que hemos llegado, en el punto donde se balancea el debate entre el
juego de aqueél que sabe y, sabiendo, muestra que debe hablar sin sa-
ber, y aquél que, no sabiendo, ha hablado sin duda como un estornino,
pero no por eso ha hablado menos bien, como Socrates lo ha subraya-
do — Has dicho muy bellas cosas.” Es ahi que viene a situarse Alci-
biades, no sin saltar para atrds al darse cuenta de que ese condenado
Socrates esta otra vez ahi.

33 212d-e.
36 212e-213a.

7 Nota de ST: “En el texto, en 213b, el término empleado por Platon para entre
los dos es en meso. Lacan retoma aqui con metaxu el término de Diotima, 202e”.

38 198b.

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

*No es por razones personales, si no los llevaré hoy hasta el fi-
nal del analisis de lo que aporta toda esta escena, a saber la que gira a
partir de esta entrada de Alcibiades; sin embargo, es preciso que les
anuncie los primeros relieves de lo que introduce esta presencia de Al-
cibiades:

y bien, digamos una atmosfera de «Cena».** No llegaré a acen-
tuar el lado caricaturesco de las cosas. He hablado incidentalmente, a
proposito de ese banquete, de asamblea de viejas locas, dado que no
estan todos en sus afios mozos, pero, de todos modos, no carecen de
cierto formato. Alcibiades, es alguien. Y cuando Socrates demanda
que se lo proteja contra ese personaje que no le permite mirar a ningin
otro,” no es porque el comentario de este Banquete se ha hecho en el
curso de los siglos en respetables catedras, a nivel de las universida-
des, con todo lo que eso comporta a la vez de noble y de embrollo uni-
versal — a pesar de todo, no es por eso que vamos a dejar de darnos
cuenta de que lo que ahi sucede es, hablando propiamente, ya lo he
subrayado, del estilo escandaloso.

La dimension del amor estd mostrandose ante nosotros bajo un
modo en que tenemos que reconocer que debe dibujarse una de sus ca-
racteristicas. Ante todo, esta claro que ahi donde ella se manifiesta en
lo real, no tiende a la armonia. Ese bello hacia el cual parecia ascender
el cortejo de las almas deseantes, no parece, ciertamente, que estructu-
re todo en una forma de convergencia.

Cosa singular, no esta dado, en las manifestaciones del amor,
que ustedes llamen a todos los demés a amar lo que ustedes aman, a

3% [No es por razones personales que no los llevaré hoy hasta el final del analisis
de lo que aporta toda la escena que comienza a girar a partir de la entrada de Alci-
biades. Les esbozaré sin embargo los primeros relieves de lo que ella introduce.

Y bien, digamos, hay una atmosfera de escena.] — Nota de DTSE: “;Esta-
mos en presencia de una escena doméstica entre viejas locas o de Jesus rodeado
de sus discipulos? La estenotipia opta por «escena» {Scene}, ;pero qué aporta la
repeticion de esta palabra? La Cena {Cene} es precisamente una reunion de ami-
gos alrededor de Jesus, mas o menos celosos de uno de ellos, Juan™.

40213d.

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

fundirse con ustedes en el ascenso hacia lo erémenon.*' Socrates, ese
hombre eminentemente amable, puesto que nos lo presentan desde las
primeras palabras como un personaje divino, lo primero que esta en
juego, es que Alcibiades quiere guardarselo.

Ustedes dirdn que no creen en ello, apoyandose sobre todo tipo
de cosas que lo muestran. La cuestion no estd ahi. Nosotros seguimos
el texto, y es de eso que se trata. Y no solamente es de eso que se trata,
sino que, hablando con propiedad, es esa dimension la que aqui es in-
troducida.

(Se trata de competencia? Si el término hay que tomarlo con el
sentido y la funcion que le he dado en la articulacion de esos transiti-
vismos donde se constituye el objeto en tanto que instaura entre los
sujetos la comunicacidn, no. Ahi se introduce algo de otro orden. En
el corazén de la accion del amor, se introduce el objeto de la codicia
unico, si podemos decir, que se constituye como tal. Se trata de un ob-
jeto del que precisamente se quiere apartar la competencia, *un objeto
que [repugna] incluso a que se lo muestre.

Y acuérdense que es asi que lo he introducido hace ahora tres
afios en mi discurso, acuérdense que para definirles el objeto [a] del
fantasma tomé para ustedes el ejemplo, en La Gran llusion de Renoir,
de Dalio mostrando su pequefio autdmata,*** y de ese rubor de mujer

*! Nota de ST: “Lo que era la teoria de Diotima, 211c y ss.”.

*2 [un objeto que repugna incluso a que se lo muestre.

Acuérdense que es asi que lo he introducido en mi discurso hace ahora tres
afos. Acuérdense que, para definirles el objeto a del fantasma, tomé el ejemplo,
en La Regla del Juego de Renoir, de Dalio mostrando su pequefio automata,] —
Nota de DTSE: “«repugna» esta inventado por las dos transcripciones, pues ese
término no figura en la estenotipia, y en cierta manera se impone. Pero la trans-
cripcidn critica {version ST} indica, por medio de corchetes, su solucion de este
problema de falta de una palabra. jLa Gran llusion es evidentemente un error! Na-
da permite volver a encontrar este error de Lacan en la transcripcion de Seuil. De-
cir «La gran ilusion» en lugar de «La regla del juego» cuando es cuestion del
amor y del objeto a minuscula parece sin embargo del mas alto interés”. — Lacan
se refirié a esta escena de La regla del juego, de Renoir, en el Seminario 6, 1958-
1959, El deseo y su interpretacion, sesion del 10 de Diciembre de 1958: “Voy a
tomar un ejemplo en La regla del juego, el film de Jean Renoir. En alguna parte,

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

con el cual se borra tras haber dirigido su fenomeno. Es en la misma
dimension que se desarrolla esta confesion publica, connotada con no
s¢ qué molestia de la que el propio Alcibiades tiene tanta conciencia
que la desarrolla al hablar.

Sin duda, estamos en la verdad del vino — esto esta articulado
— in vino veritas. Kierkegaard lo retomara cuando ¢l también vuelva
a hacer su Banquete® — pero verdaderamente es preciso haber fran-
queado todos los limites del pudor para hablar del amor como Alcibia-
des habla de ¢l cuando exhibe lo que le ha sucedido con Socrates.

(Qué hay ahi detras como objeto, que introduce en el sujeto
mismo tal vacilacion?

Es aqui, en la funcion del objeto en tanto que estd propiamente
indicada en todo este texto, que los dejo hoy, para introducirlos en ella
la proxima vez.

el personaje que esta representado por Dalio, que es el viejo personaje como se lo
ve en la vida en cierta zona social — y no hay que creer que siquiera esté limitado
a esa zona social — es un coleccionista de objetos y mas especialmente de cajas
de musica. Recuerden, si se acuerdan todavia de ese film, el momento en que Da-
lio descubre ante una numerosa asistencia su ultimo descubrimiento: una mas es-
pecialmente bella caja de musica. En ese momento, el personaje esta literalmente
en esa posicion que podriamos llamar y que debemos llamar exactamente la del
pudor: se ruboriza, se borra, desaparece, estda muy molesto. Lo que ha mostrado lo
ha mostrado. ;Pero como podrian comprender los que estan ahi que ahi nos en-
contramos, a ese nivel, en ese punto de oscilaciéon que captamos, que se manifies-
ta, en el extremo, en esa pasion por el objeto del coleccionista? Esta es una de las
formas del objeto del deseo. Lo que el sujeto muestra no seria nada mas que el
punto mayor, el mas intimo de ¢l mismo; lo que es soportado por ese objeto, es
justamente lo que no puede develar, a si fuese a ¢l mismo, es algo que esta en el
borde del mayor secreto. Es eso, es en esta via que debemos buscar, a saber, lo
que es para el avaro su cajita. Tenemos que dar un paso mas para estar completa-
mente a nivel del avaro, y es por esto que el avaro solo puede ser tratado por la co-
media.” — la traduccion es mia.

# Alusion al libro de Kierkegaard, del que hay version castellana: Soren KIER-

KEGAARD, In vino veritas / La repeticion, Ediciones Guadarrama, Madrid,
1976.

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 9: 25 de Enero de 1961

Haré girar lo que les diré alrededor de un término que estd en el
texto, y cuyo uso en griego nos deja entrever la historia y la funcion
que creo haber vuelto a encontrar, del objeto que estd en juego. Este
término es el término ayoipo {agalma}, que es lo que se nos dice que
es lo que oculta ese sileno hirsuto de Socrates.

Hoy les dejo, de ese término, en el discurso mismo, cerrado, el
enigma.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna

de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

20



	Sesión del 25 de Enero de 1961

